

# કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનો રહસ્યાત્મક સ્વરૂપ

ડૉ. સુનિલદત્ત વ્યાસ (સંસ્કૃત વ્યાખ્યાતા) શ્રી મહાવીર વિદ્યામંદિર ટ્રસ્ટ બી.એડ્. કૉલેજ, પાંડેસરા , સુરત

#### ૧. પ્રસ્તાવના

સંસ્કૃત ભાષા સર્વભાષાઓની જનની છે. સંસ્કત ભાષાને દેવભાષા તરીકે ઓળખવામાં આવે છે. સંસ્કૃત ભાષાનો સાહિત્ય વિપુલ છે. પ્રાચીનકાલના વેદો, ઉપનિષદો, પુરાષો, ધર્મગ્રન્થ, સંસ્કૃત ભાષામાં લખવામાં આવ્યા હતા. સંસ્કત ભાષાનું સાહિત્યને બે ભાગોમાં વહચવામાં આવે છે. **પ્રથમ** વૈદિક સાહિત્ત્ય **દ્વિતીય** લૌકિક સાહિત્ત્ય. વૈદિક સાહિત્યમાં વેદોં અને ઉપનિષદોનો સમાવેશ થાય છે. અને લૌકિક સાહિત્યમાં પુરાષો, ધર્મગ્રન્થો, ગીતિકાવ્યો, નાટકો, મહાકાવ્યોનો સમાવશ થાય છે. સંસ્કૃત સાહિત્યના લેખકોમાં મહાકવિકાલિદાસનુ સ્થાન સર્વોપરિ છે. તેમને કવિકુલગુરૂની ઉપમાં આપવામાં આવી છે. કાલિદાસે કુમારસંભવમ પદ્યાત્મક કાવ્યમાં કુમારની ઉત્પત્તિથી લઈને તારકાસુરનો વધની કથા અને રઘુવંશમાં સૂર્યવંશી રાજાઓની કથામાં શિવતત્ત્વનુ વિસ્તૃત વર્શન કર્યું છે. આ બન્ને મહાકાવ્યોમાં શિવને કયા કયા નામોથો સબોધિત કરવામાં આવ્યાં છે? શિવની કઈ કઈ વિશેષતાઓ છે? શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિનો માર્ગ શું છે? શિવના અર્ધનારોશ્વરસ્વરૂપમાં શું રહસ્યાત્મક બાબત છે? શિવપ્રાપ્તિમાં મદન દહનનું શું રહસ્ય છે? જેવી તમામ બાબતોને જાણવા માટે સંશોધન કરવાની વિચારણા કરી અને તેના આધારે વિષય નિશ્વિત કરવામાં આવ્યો હતો.

#### ર. સમસ્યા વિધાન

પ્રસ્તુત સંશોધનમાં નીચેની સમસ્યા પર અભ્યાસ હાથ ધરવા નિર્ધાર્યું છે.

'કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનો રહસ્યાત્મક સ્વરૂપ'

## ૩. અભ્યાસના હેતુઓ

પ્રસ્તુત સંશોધન નીચેના હેતુઓ સહ હાથ ધરાયું હતું.

૧. કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું નામાભિધાન સ્વરૂપનું અધ્યયન કરવું.

ર. કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું ધ્યાનસ્થ સ્વરૂપનું અધ્યયન કરવું.

૩.કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું અદ્વૈતતત્ત્વ સ્વરૂપનું અધ્યયન કરવું.

૪.કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે મદન દહનનું રહસ્યાત્મક સ્વરૂપનું અધ્યયન કરવું.

## ૪. અભ્યાસના પ્રશ્નો

પ્રસ્તુત સંશોધનમાં નીચેના પ્રશ્નોના ઉત્તર પ્રાપ્તકરવાનો ઉપક્રમ સ્વીકાર્યો હતો.

૧. કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું નામાભિધાન સ્વરૂપ કેવું છે?

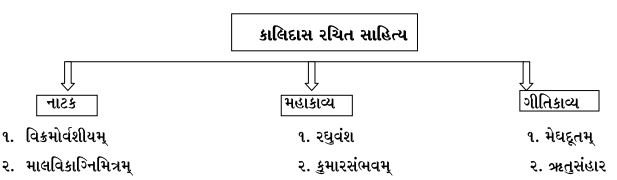
ર. કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું ધ્યાનસ્થ સ્વરૂપ કેવું છે?

૩.કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું અદ્વૈતતત્ત્વ સ્વરૂપ શું છે?

૪.કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે મદન દહનનું રહસ્યાત્મક સ્વરૂપ શું છે?

## ૫. સંશોધનનું વ્યાપવિશ્વ અને નિદર્શ પસંદગી

કાલિદાસનું સાહિત્ય સર્જનનું વ્યાપવિશ્વ વિશાળ છે. કવિ જગતમાં કલિદાસનું સ્થાન મોખરાનું છે. તેમની કૃતિઓને વિદ્વાનોએ **કાવ્ય** ગણાવ્યું છે. કાવ્યના બે પ્રકાર હોય છે **દૃષ્યકાવ્ય** અને **શ્રાવ્ય કાવ્ય**. કાલિદાસે બન્નેને હૃદયસ્થ કરીને આલેખન કર્યું છે. કાલિદાસના બે મહાકાવ્ય, ત્રણ નાટકો, બે ખંડકાવ્યો આમ સાત કૃતિઓ પ્રસ્તુત સંશોધનનું વ્યાપવિશ્વ બને છે. વ્યાપવિશ્વમાં સમાવિષ્ટ વિવિધ કૃતિઓ ચાર્ટ –૧ દ્વારા દર્શાવી છે.



૩. અભિજ્ઞાનશાકુન્તલમ્

પ્રસ્તુત સંશોધન સંપન્ન કરવા માટે કાલિદાસની સાત કૃતિમાંથી બે મહાકાવ્યો રઘુવંશ અને કુમારસંભવમ્ નિદર્શ તરીકે સ્વીકારેલ છે.

## *૬*. સંશોધન પદ્વત્તિ

પ્રસ્તુત સંશોધનમાં વર્ષાનાત્મક પદ્ધત્તિ અંતર્ગત <mark>વિષયવસ્તુ વિશ્લેષણ</mark> પદ્ધત્તિનો ઉપયોગ કર્યો હતો. વિષયવસ્તુ વિશ્લેષણ સંશોધનપદ્ધત્તિમાં પુસ્તકો જેવા લિખિત સાહિત્ત્યના વિષયવસ્તુનું પૃથકકરણ કરવામાં આવે છે. આ સંશોધન ગુ<mark>ણાત્મકસંશોધન</mark> તરીકે ઓળખાય છે.

## ૭. ઉપકરણ પસંદગી

પ્રસ્તુત સંશોધન માટે બે પ્રકારના સ્ત્રોત ઉપકરણો સ્વરૂપે લેવામાં આવ્યા હતા.

- ૧. <mark>પ્રાથમિક સ્ત્રોત</mark> : કાલિદાસના બે મહાકાવ્યો રઘુવંશ કુમારસંભવમ્ ઉપકરણના ભાગરૂપે પ્રાથમિક સ્ત્રોત રહયા છે.
- ર. ગૌણસ્ત્રોત ઃ– પ્રસ્તુત સંશોધનમાં સંસ્કૃતસાહિત્યને લગતા સંદર્ભગ્રંથ, પુસ્તકો, મહાકાવ્યો પર આધારિત લેખો, પત્ર–પત્રિકાઆમાં પ્રકાશિત વિચારોને ગૌણસ્ત્રોતના ભાગ સ્વરૂપે ઉપકરણરૂપે સ્વીકારેલ છે.

## ૮. માહિતીનું પૃથકકરણ અને અર્થઘટન

## ૮.૧ કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું નામાભિધાન સ્વરૂપ

હિન્દુધર્મમાં ત્રિમૂર્તિ અંતર્ગત બ્રહ્મા અને વિષ્ણુની સાથે શિવ નો પણ સમાવેશ થાય છે. કાલિદાસ શિવના ઉપાસક અને શિવ ધર્મના અનુયાયી હતા. પણ બ્રહ્મા વિષ્ણુની સ્તુતિ કાલિદાસે ખૂબ જ ભકિતપૂર્વક કરી છે. કાલિદાસના મતે શિવ પરમદેવ છે. તેમના નામ અને વિશેષણો દ્વારા તે સર્વશકિતમાન છે. આવું મહાકાવ્યોમાં થયેલ રજુઆતથી અભિવ્યકત

થાય છે. કાલિદાસે મહાકાવ્યોમાં શિવને ઈશ્વર(કુમારસંભવમ્ *૬*/૭૫), મહેશ્વર(રઘુવંશ ૩/૪૯), પરમેશ્વર(રઘુવંશ ૧/૧, ૨/૩૯), અષ્ટમૂતિ(રઘુવંશ ૨/૩૫ કુમારસંભવમ્ ૧/૫૭), વૃષભધ્વજ(રઘુવંશ ૨/૩૬, ૩/૨૩), શૂલભૃત(રઘુવંશ ૨/૩૮ કુમારસંભવમ્ ૬/૯૪, ૭/૪૦), પશુપતિ(કુમારસંભવમ્ ૬/૯૫), ત્ર્યંબક(રઘુવંશ ૨/૪૨, ૩/૪૯), સ્થાણુ(કુમારસંભવમ્ ૩/૧૭), નીલલોહિત(કુમારસંભવમ્ ૨/૫૭), નીલકંઠ(કુમારસંભવમ્ ૭/૫૧), વિશ્વેશ્વર(રઘુવંશ ૧૮/૨૪), હર(કુમારસંભવમ્ ૭/૪૪, રઘુવંશ ૪/૩૨), ગિરીશ(રઘુવંશ ૨/૪૧, ૧૬/૫૧), ભૂતેશ્વર(રઘુવંશ ૨/૪૬), ભૂતનાથ(રઘુવંશ ૨/૫૮), શિવ(કુમારસંભવમ્ ૫/૭૭), પિનાકી(કુમારસંભવમ્ ૫/૭૭) આદિ નામોથી સંબોધિત કર્યા છે. શિવ માટે ઉજજયિનીમાં(રઘુવંશ ૬/૩૪) મહાકાલ નામક જયોતિર્લિંગ બીજો બનારસમાં વિશ્વેશ્વર(રઘુવંશ ૧૮/૨૪) અને ત્રીજો ગોકર્ષ ના મંદિરનો ઉલ્લેખ કર્યો છે. શિવ પંચતત્ત્વ મન, અહંકાર અને સ્થૂલ પદાર્થથી સમાનતા રાખનાર છે અને અષ્ટરૂપોને ધારણ કરે છે(રઘુવંશ ર/૩૫). જે પણ સુષ્ટિમાં છે તેનુ કારણ શિવ છે. એવા વિશ્વરૂપ શિવની ઉપાસના કરનારાઓ શિવને અષ્ટમૂર્તિ(કુમારસંભવમ્ ૧/૫૭, રઘુવંશ ૨/૩૫) માને છે. શિવના આઠ રૂપોમાં રૂદ્ર, ભવ, શર્વ, ઈશાન, પશુપતિ, ભૂમ, ઉગ્ર અને મહાદેવનો સમાવેશ થાય છે. સૃષ્ટિ સંહારકના અધ્યક્ષ હોવા છતાં તે સૃષ્ટિકર્ત્તા **બ્રહ્મા** અને સૃષ્ટિ રક્ષક વિષ્ણુ સાથે રહે છે(રઘુવંશ ૨/૪૪, કુમારસંભવમ્ ૨/૭૭). શિવ ભૂતપ્રેતો સાથે સ્મશાન માં ક્રીડા કરે છે. તેનો પણ ઉલ્લેખ કુમારસંભવમુમાં થયો છે (विकीर्णकेरोषु કુમારસંભવમુ ૫/૩૮). શિવ સર્જન, પાલન અને સંહારના કારણ સ્વરૂપનો પણ કાલિદાસે ઉલ્લેખ કર્યો છે (स्थावरजंगमानां सर्गस्थिति प्रत्यवहार हेतुः २धुवंश २/४४). શિવનો યથાર્થકાર્ય પ્રત્યવહાર અર્થાત્ જગતનો પ્રલય કરવાનું છે. એટલે તેમની મૂર્તિ જલમાં વ્યાપ્ત છે(કુમારસંભવમ્ ૨/૬૦). એનો અર્થ એવો થાય છે કે પ્રલયના અન્તમાં જયારે શિવનો પ્રભાવ થાય છે ત્યારે પૃથ્વી જલમગ્ન બની જાય છે. શિવ વિશ્વરૂપ છે(કુમારસંભવમુ ૫/૭૮). અણિમાદિ અષ્ટસિદ્ધિયોથી સમ્પન્ન છે. તેમના ભાલ ૫ર(કુમારસંભવમુ ૬/૭૫, ૭/૩૩) દ્વિતીયા નો ચન્દ્ર વિરાજમાન રહે છે (येनेदं ध्रियते विश्वं કુમારસંભવમ્ ૬/૭૬). યોગી તેનું ધ્યાન કરે છે(કુમારસંભવમ્ 5/99). આ જગત માં જે પણ કર્મ છે તેનું साक्षी છે (साक्षी विश्वस्य कर्मणाम् કुमारसंભवम् દ્/७૮). આમ કાલિદાસે શિવના નામોચિત ગુણોનું મહાકાવ્યોમાં વર્ષન કરી તેમને સર્વોપરી દેવની સંજ્ઞા આપી છે.

## ૮.૨ કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું ધ્યાનસ્થ સ્વરૂપ

કુમારસંભવમ્માં કાલિદાસે શિવ વિવાહપ્રકરશ અંતર્ગત શિવનાં ધ્યાનસ્થ સ્વરૂપ નો પૂર્શરૂપે ચિત્રશ કર્યુ છે. શિવનાં સર્વાંગમાં ભસ્મ લપેટાયેલી છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩ર) અને દ્વિતીયાનો ચન્દ્ર લલાટ પર તિલકનું કામ કરે છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૩). તે હસ્તી ચર્મ (ગજાજીન) પહેરે છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩ર). આભૂષશો માટે શિવ સર્પોને ધારશ કરે છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૩). તલવાર(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૬) હાથમાં લીધેલા તેમના ગશ બ્રહ્મા અને વિષ્ણુ(કુમારસંભવમ્ ૦/૪૩) જેવા દેવતા અને ચામરધારિશી ગંગા(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૬) અને યમુના જેવી દેવીઓ તેમની સેવામાં ઉપસ્થિત રહે છે. શિવ વૃષભની સવારી પર આરૂઢ રહે છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૭, ૪૯) વૃષભની પીઠ પર વાઘમ્બર બિછાવેલ છે(કુમારસંભવમ્ ૭/૩૭). નાની નાની ઘંટીયોવાળી ગર્દન પર કાપડ લપેટાયેલું તે નન્દીનું માર્ગ **આકાશ** છે (खે खेलगामી કુમારસંભવમ્ ૭/૩૯). અહીં કાલિદાસ શિવનો એક ગશ નંદી અને શિવનો વાહન વૃષભ નન્દીના વચ્ચે કવિ ભિન્નતા પ્રકટ કરે છે. આમ કાલિદાસે શિવનું મૂર્તિસ્વરૂપ વર્શન કરી પ્રત્યક્ષ દર્શન કરાવ્યા છે.

## ૮.૩ કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વનું અદ્વૈતતત્ત્વ સ્વરૂપ

મહાકવિકાલિદાસે રઘુવંશના પ્રારંભમાં ભગવાન શિવ અને પાર્વતીના અર્ધનારીશ્વરસ્વરૂપનો શબ્દ તથા અર્થની જેમ એકબીજા સાથે સંયુકત માને છે –વાગર્થાવિવ સમ્પૃक્તૌ વાગર્થ प्रतिफ्त्तयે (રઘુવંશ ૧/૧). વૌકિક દૃષ્ટિથી જયારે આપણે વિચાર કરીએ તો પુરૂષ અને સ્ત્રી અર્થાત્ શિવ અને શકિત બન્ને એક બીજાના પૂરક છે. સ્ત્રી વગર પુરૂષ અસ્તિત્ત્વહીન છે. પુરૂષ વગર સ્ત્રી અસ્તિત્ત્વહીન છે. સ્ત્રીને સૌંદર્યનો મહત્ત્વ પુરૂષથી પાપ્ત થાય છે. સ્ત્રી વગર પુરૂષ અસ્તિત્ત્વહીન તેનાથી જ પુરૂષ બલ, પુરૂષાર્થ અને ગુણોની અભિવ્યક્તિ કરે છે. પરસ્પર સહયોગના કારણે ભગવતી પાર્વતી અને ભગવાન શિવ સૃષ્ટિના માતા–પિતાના નામે પ્રતિષ્ઠિત થયા. કહેવાનું તાત્પર્ય એવું છે કે જગતના તે માતા–પિતા ને નમસ્કાર છે જેમની તપસ્યા એક બીજાના ફળ સ્વરૂપ બની છે, અર્થાત્ શિવની તપસ્યાનો ફળ પાર્વતીને અને પાર્વતીની તપસ્યાનો ફળ શિવને પ્રાપ્ત થાય છે. દામ્પત્ય જીવનમાં એનાથી વધારે ઉચ્ચ આદર્શ કદાચિત પ્રાપ્ત થઈ શકે છે. કાલિદાસે કુમારસંભવમ્ના સપ્તમસર્ગમાં શિવ અને પાર્વતીના અર્ધનારીશ્વરસ્વરૂપને ધ્યાનમાં રાખીને સ્ત્રી પુરૂષ આત્માના બે વિભાગ કરી સૃજયમાન જગતના માતા–પિતા શિવને સ્વીકાર કાયા છે.

स्त्रीपुंसावात्मभागौ ते भिन्नमूर्तैः सिसृक्षया ।

प्रसूतिभाजः सर्गस्य तावेव पितरौ स्मृतौ ॥ ( कुमारसंभवम् ७/२)

કાલિદાસ સૃષ્ટિના મૂળ શિવ પાર્વતીને માને છે. તેનાથી તેમનું શૈવ હોવાનું પ્રમાણ સિદ્ધ થાય છે પરંતુ કોઈક વ્યાખ્યાકાર **પાર્વતીપરમેશ્વર** શબ્દ દ્વારા લક્ષ્મી અને વિષ્ણુ ને પણ સ્વીકાર કરે છે. તેમના મતે – पार्व्वतीं पिपतीति पार्वतीपरो (महादेव) मा (लक्ष्मी) तस्याः ईश्वरः महेश्वरः (विष्णु) पार्वतीपरश्च मेश्वरश्च पार्वतीपरमेश्वरौ (हरिहरौ वन्दे) अथवा पार्व्वतीं पाति रक्षति इति पार्वतीपः(महादेवः) रमा (लक्ष्मी) तस्या ईश्वरः रमेश्वरः (विष्णुः) तौ वन्दे ।

सम्पृक्तौ (संलग्नौ) यदुक्तम् न विना शंकर विष्णुः न विना केशवं शिवः।

अन्ये च वागेव अर्थः धनं येषान्ते वागर्था : पण्डिताः – तत्सम्बद्धौ हे वागर्था! (पण्डिताः) पार्वतीपरमेश्वरौ वन्दे । कीदृशौ तावित्याहः– विवसंपृक्तौ विः (पक्षी) मयूरः इत्यर्थः तेन वाति गच्छतीति विवः। कार्तिकेयः तेन सम्पक्तौ (सहितौ) उमामहेश्वरौ कार्तिकेयांश्च प्रणमामीत्यर्थः । यद्वा विः पक्षीः हंस इति यावत् तेन वातीति विवः (ब्रह्म) तेन सम्पृक्तौ, उमामहेश्वरौ ब्रह्म्णश्च प्रणमामीत्याशयः ।

यद् वा विः (पक्षी गरूडः) तेन वाति गच्छतीति विवः विष्णुः तत्सहितौ तौ वन्दे ।

અહિ કાલિદાસે जगतः पित्तरौ वन्दे पार्वती परमेश्वरौ રઘુવંશના પ્રથમ સર્ગની દ્વિતીય અર્ધાલિમાં સંસારની માતા પાર્વતીની સાથે જગતના પિતા ભગવાન શિવની વંદના દ્વારા દ્વૈત, અદ્વૈત, વિશિષ્ટાદ્વૈત, શુદ્ધાદ્વૈત, દ્વૈતાદ્વૈત જેવા વિભિન્ન વેદાંતસિદ્ધાન્તો ની સાથે એકવાકયતા સ્થાપિત કરી છે. અર્થાત શકિત અને પરમેશ્વરની પ્રથક સત્તા સ્વીકાર કરીએ ત્યારે દ્વૈતવાદ, શબ્દ અને અર્થની સંબંધની નિત્યતા ની જેમ શકિત અને પરમેશ્વરની નિત્ય એકત્વરૂપની દશામાં અદ્વૈતશકિત, વિશિષ્ટ ઈશ્વરની ઉપાસનાની સ્થિતિમાં વિશિષ્ટાદ્વૈત, બન્નેના અર્ધનારીશ્વરના સ્વરૂપની દશામાં શુદ્ધાદ્વૈત, બન્નેની પૃથક્ અસ્તિત્ત્વની દશામાં દ્વૈતભાવ હોવા છતાં પણ પરમાર્થિક દૃષ્ટિએ દ્વૈતના વિદ્યમાન હોવાની દશામાં અદ્વૈતતત્ત્વજ દ્વૈતાદ્વૈત રૂપ છે. કાલિદાસ પરમેશ્વર ને વાળી અને મનથી અગોચર બતાવે છે તેમનું કથન છે કે – प्रणिपत्य सुरास्तस्मै शममित्रे सुरद्विषाम् ।

अथैनं तुष्टुवुस्तुत्त्यमवाडमनसगोचरम् ॥(रघुवंश १०/१५)

આમ કાલિદાસે ઉપર્યુકત વચનો દ્વારા બધા જ વેદાંતસિદ્ધાંતો સાથે એકવાકયતા પર પૂર્ણ ઉહાપોહ પૂર્વક વિચારા રજુ કર્યા છે.

## ૮.૪ કાલિદાસના મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે મદન દહનનું રહસ્યાત્મક સ્વરૂપ

કાલિદાસ મહાકાવ્યોમાં શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિ માટે **યોગસાધનાનો** માર્ગ બતાવે છે અને કહે છે કે જયારે શિવ આત્મપ્રત્યક્ષ થાય છે ત્યારે કામ વિઘ્ન ઉત્પન્ન કરે છે. કામ પર વિજય પ્રાપ્ત કરીને શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિ થાય છે. યોગશાસ્ત્રમાં શરીરનાં બે વિભાગો પાડવામાં આવ્યા છે. પ્રથમ **ભૌતિક સ્વરૂપ** જેને સ્થૂળ શરીરની સંજ્ઞા આપવામાં આવી છે આ પક્ષ શરીરમાં નાડી, રકત, પિત્ત, વાત કફ્રથી ભરેલું માને છે. દ્વિતીય **આધ્યાત્મિક સ્વરૂપ** જેના અનુસાર બોંતેરહજાર નાડીઓ શરીરમાં છે ષટ્ચક્ર છે. ઈડા(સૂર્યનાડી), પિંગલા(ચંદ્રનાડી), સુષુમ્ણા(મધ્યવર્તી) નાડી છે. જેનું યોગશાસ્ત્રમાં વિશેષ સ્થાન છે.

કાલિદાસના મહાકાવ્યોનો જયારે આધ્યાત્મિક દૃષ્ટિથી વિચાર કરીએ તો લાગે છે કે શિવ, પાર્વતી, કુમાર, પ્રમથ જેવી સંજ્ઞાઓ કલ્પિત કરીને યોગ–પ્રત્યક્ષ ને શબ્દો દ્વારા વર્શન કરવાનો પ્રયાસ કર્યો છે. કામનો નિગ્રહ કરનાર શિવ કામથી કેવી રીતે પ્રસન્ન થઈ શકે છે? એનો ઉત્તર છે શિવ પાર્વતીનો વિવાહ. પાર્વતી સુષુમ્ણા નાડીનુ નામ છે. મેરુદંડ હિમાલય છે. એમાજ સુષુમ્ણા છે આ મેરુદંડમાં છ ચક્રો છે. જે એકબીજા સાથે સંબંધ ધરાવે છે. મેરુજ પર્વત છે. અસ્થિપોરોમાં એક છિદ્ર છે. પર્વોના પરસ્પર મિલનથી તે રન્ધ્ર નળાકારરૂપમાં દીર્ઘ બની જાય છે. એમાજ સુષુમ્ણા નાડી છે. સુષુમ્ણા નાડી મસ્તિષ્કથી મૂળાધાર ચક્ર સુધી જાય છે. મસ્તિષ્કના કોષોમાં શ્વેતપદાર્થ હોય છે તેને મજજામય કહી શકાય. સુષુમ્ણા એક સૂક્ષ્મ છિદ્ર છે જે નીચેથી ઉપર સુધી જાય છે. સુષુમ્ણાના ડાબા ભાગમાં ઈડા અને દક્ષિણ ભાગમાં પિંગલા નાડી વહે છે જે સુષુમ્ણા સાથે સંબંધ ધરાવે છે. સહસ્ત્રજાળમાં ફેલાયેલી અન્તમાં કપાલસ્થ આજ્ઞાચક્રમાં સુષુમ્ણા સાથે મળી જાય છ.

ષટ્ચક્રોમાં પ્રથમ ચક્ર મૂળાધાર ગુદાથી સંબંધ ધરાવે છે. કુંડલિનીનો નિવાસ છે. શિવપાર્વતીના વિવાહમાં કુંડલિનીને જાગૃત કરીને મસ્તિષ્કમાં લઈ જાય છે. એને જ યોગની પરિભાષામાં સર્પિણી કહેવાય છે. **દિતીય ચક** સ્વાધિષ્ઠાન લિંગમાં સ્થિત છે. એમાં પાંચ પર્વો છે. જેનો સંબંધ અસ્થિ સાથે છે. **તૃતીય ચક્ર** મશિપુર એનું સ્થાન નાભિ છે. પાંચ પર્વો છે. ત્રણ ચક્રોનો ભેદન થયા પછી યોગી વિરાટભાવથી યુકત થઈ જાય છે. મોહગ્રસ્ત નિંદ્રા ભંગ થાય છે. **ચતુર્થ ચક્ર** અનાહત હદયમાં સ્થિત છે. બાર પર્વો છે. **પંચમ ચક** વિશુદ્ધચક્ર સાત પર્વો છે. જે ગ્રીવામાં સ્થિત છે. આકાશતત્ત્વ પર વિજય પ્રાપ્ત થાય છે. **ષખ્ટમ ચક્ર** આજ્ઞાચક્ર ભ્રૂમધ્યમાં સ્થિત છે. અહીં સુધુમ્શાનો અંત થઈ જાય છે. મન બુદ્ધિ અહંકારનો નિવાસ સ્થાન છે. આ સ્થાને જ્ઞાનનેત્ર છે. જયારે યોગી પાંચ ચક્રોને સિદ્ધ કરી લે છે ત્યારે તેમને કામબાધા ઉત્પન્ન નહી થઈ શકે. શિવ માટે કાલિદાસે કહયુ છે કે– ગ્રજ્ત્પદાર્થ મવત્તસ્ય નિગદાત્ (કુમારસંભવમ્ પ/પ૩) અર્થાત મદનના નિગ્રહ ને કારણે સૌન્દર્ય તેમના ચિત્તને હરી નહી શક્યું. પહેલા શિવજીએ મદનને ભસ્મ કર્યું. ત્યાર પછી પાર્વતી સાથે વિવાહ કરીને ષડાનન કુમારને જન્મ આપ્યું. આજ્ઞાચક્રથી ઉપર સહસ્ત્રદલકમલ છે. જયાં સાક્ષાત્ શિવ નિવાસ કરે છે. કુમારનું જન્મ શિવના સ્ક્રન્દિત તેજથી થાય છે. સ્કંદનો અર્થ છે હુતવહ અર્થાત્ અગ્નિનામક સુધુમ્ણાના મુખમાં સૂર્યથી પળ વધારે પ્રકાશિત શિવનો તેજ જ સ્કંદ છે. કોષોમાં સ્કંદની પત્નીનું નામ દેવસેના છે. અર્હી બ્રદ્ધાંડની ચિત્ શક્તિ નિવાસ કરે છે. મૂલાધાર ચક્રમાં શકિતપીઠ છે. ત્યાં વ્યકિતની શકિત નિવાસ કરે છે. શકિતના ત્રણ કોણ હોય છે. ઈચ્છા, જ્ઞાન, અને ક્રિયા એનું જ નામ ત્રિપુર છે. આ ત્રિકોણ માંજ શબ્દગત શકિત સર્પિણી રહે છે. મૂલાધારમાં આ સર્પિણી શિવરૂપ જયોતિનાં ચારેય બાજુ લપેટાયેલી રહે છે. પરંતુ આજ્ઞાચક્રમાં પહોચી ને જયારે શિવ પાર્વતીનું સંયાગ થઈ જાય છે. ત્યારે આ કુંડલિની પૂર્ણરૂપ થી ખુલી જાય છે અને શિવતત્ત્વના દર્શન થાય છે. આમ કાલિદાસે શિવતત્ત્વની પ્રાપ્તિનો યોગમાર્ગ બતાવીને કામદહનનો રહસ્યાત્મક સ્વરૂપ રજૂ કર્યું છે.

- ૯. નિષ્કર્ષ
- ૧. કાલિદાસ બ્રહ્મા–વિષ્ણુની સાથે શિવની સ્તુતિ કરે છે. શિવને પરમતત્ત્વ માને છે. શિવની વિશ્વરૂપની ઉપાસના કરે છે. સંસારની પ્રત્યેક વસ્તુંનો કારણભૂતતત્ત્વ શિવને માને છે. શિવને અષ્ટમૂર્તિ નામ આપીને જગતમાં અષ્ટરૂપામાં તે સદૈવ રહે છે. તે સ્વીકાર કરે છે. શિવ માટે મહાકાવ્યોમાં ઈશ્વર, મહેશ્વર ઈત્યાદિ અનેક વિધનામોનો ઉલ્લેખ કર્યો છે.
- ર. કાલિદાસ મહાકાવ્યોમાં ધ્યાનસ્થ શિવની મુદ્રાનો વર્ષાન કરે છે. શિવભસ્મથી ઓત પ્રોત છે. લલાટ માં ચન્દ્ર, હસ્તીચર્મ ધારણ કરેલા, સર્પો ને ગળામાં ધારણ કરેલા, વાધામ્બર ધારણ કરનાર ધ્યાનસ્થ મુદ્રામાં બેસેલા છે. બ્રહ્મા વિષ્ણુ સહિત અન્ય દેવી દેવતા તેમના ગણ તેમની સ્તુતિ કરે છે.
- ૩.કાલિદાસે મહાકાવ્યોમાં અર્ધનારીશ્વર સ્વરૂપનો વર્ષન કરીને દ્વૈત, અદ્વૈત, વિશિષ્ટાદ્વૈત, દ્વૈતાદ્વૈત આદિ વિભિન્ન વેદાન્તસિદ્ધાન્તોની સાથે એકવાકયતા સ્થાપિત કરી છે. શિવપાર્વતીની નિત્ય એકત્વની દશામાં શિવ ને અદ્વૈતતત્ત્વ જ સ્વીકાર કરે છે.
- ૪.કાલિદાસ શિવની પ્રાપ્તિ માટે યોગનો માર્ગ બતાવે છે. ષટ્ચક્રનું ભેદન થયા પછી જયારે સુષુમ્ણાનો આજ્ઞાચક્રમાં પ્રવેશ થાય છે. ત્યારે કુંડલિની પૂર્ણરૂપથી ખુલી જાય છે. અને શિવના દર્શન થાય છે. આજ્ઞાચક્રમાં શિવનો નિવાસ છે. આજ તૃતીય નેત્ર છે. કામદહનનો રહસ્ય બતાવતા કાલિદાસ કહે છે કે શિવપાર્વતીનો મિલન થાય ત્યારે કામનો અન્ત થઈ જાય છ. પાંચ ચક્રોને સિદ્ધ કર્યા પછી કામ અવરોધ ઉત્પન્ન થતો નથી. ત્યારબાદ પાર્વતી સાથે શિવ વિવાહ કરી ષડાનનને જન્મ આપે છે. આજ્ઞાચક્રથી ઉપર સહસ્ત્રદલ કમલ છે ત્યાં સાક્ષાત **શિવ** નિવાસ કરે છે.

કલિદાસે પાર્વતીનું અર્થ સુષુમ્શાનાડી, હિમાલય અર્થાત્ મેરૂદંડ જેમાં છ ચક્ર નિવાસ કરે છે. શિવપાર્વતીનો મિલન અર્થાત કુંડલિનીનો આજ્ઞાચક્ર સાથે મિલન, કુમાર અર્થાત્ શિવનો સ્કંદિત તેજ, મૂળધારમાં ત્રિકોણયુકત શકિતને ત્રિપુર, સાત્વિક અને તામસિક વૃત્તિયોનું દ્વન્દ્વ અર્થાત્ દેવાસુર સંગ્રામ, પિનાક અર્થાત્ મેરૂદંડ આ જ શિવનો ધનુષ છે. મૂલાધાર માં પડેલી કુંડલિનીરૂપી પ્રત્યંચા ને બજી બાજુ થી શિવ આજ્ઞાચક્રમાં લઈ જાય છે. એટલે શિવનું નામ **અવતતધન્વા** છે. આમ વિવિધ સંજ્ઞાઓ કલ્પિત કરીને ભારતીય યોગ–પ્રત્યક્ષને શબ્દો દ્વારા વર્ષાન કરવાનો સરાહનીય પ્રયાસ કર્યો છે.

# સંદર્ભગ્રંથાનુક્રમણિકા

- ૧. ઉપાધ્યાય. ભગવતશરણ(૨૦૧૦). કાલિદાસનું ભારત ભારતીયજ્ઞાનપીઠ, નવી દિલ્લી.
- ર. ગાપાલ, રઘુનાથ (૧૯૯૭). રઘુવંશસ્ય સંજીવનીટીકા. મુંબઈ સંસ્કૃત સિરીજ, મુંબઈ.
- ૩.ચતુર્વેદી, સીતારામ(સંવત્ ૨૦૧૯). કાલિદાસગ્રન્થાવલી. ભારતપ્રકાશન મંદિર, તૃતીય સંસ્કરણ, અલીગઢ.
- ૪.શાસ્ત્રી, પં. દેવદત્ત(૧૯૫૭). કાલિદાસ ઃ એક અનુશીલન. ચોખમ્બા સંસ્કૃત સિરીજ, વારાણસી.
- ૫.ડો.સૂર્યકાન્ત(૧૯૬૨). કુમારસંભવમ્. દિલ્હી સાહિત્ત્ય અકાદમી, દિલ્હી

| International Journal of Research in all Subjects in Multi Language | s |
|---------------------------------------------------------------------|---|
|---------------------------------------------------------------------|---|

[Author: Dr. Sunildutt Vyas [Subject: Education]

(IJRSML) ISSN: 2321 - 2853

*૬*. દ્વિવેદી, ડો. રેવાપ્રસાદ(૧૯૭૩). રઘુવંશ દર્પણ. કાશીપ્રસાદ જેસવાલ રિસર્ચ ઈન્સ્ટીટયૂટ, પટના.